
Методологический потенциал 
фундаментальных антропологических констант 

 

 

19

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.Е. Моторина 

МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЙ ПОТЕНЦИАЛ  
ФУНДАМЕНТАЛЬНЫХ АНТРОПОЛОГИЧЕСКИХ 

КОНСТАНТ 
 
В статье показано методологическое значение фундаментальных антропо-

логических констант: самотождественность, самотрансценденция, целостность, 
открытость, духовность, телесность, творчество, свобода; рассматривается взаимо-
связь понятий: антропологические константы, антропологический стандарт, антропо-
логический критерий; раскрывается методологический потенциал данных катего-
рий в условиях антропологического кризиса и развития гуманотехнологий. 

Ключевые слова: человек; самотождественность; самотрансценденция; це-
лостность; открытость; духовность; телесность; творчество; свобода; антрополо-
гический стандарт; антропологический критерий; гуманотехнологии. 

 
The article shows the methodological significance of the fundamental anthropo-

logical constants, such as self-identity, self-transcendence, integrity, openness, spiritu-
ality, physicality, creativity and freedom; considers the relationship of the following 
concepts: anthropological constants, anthropological standard and anthropological crite-
rion; and reveals methodological potential of these categories in terms of the anthropo-
logical crisis and development of humanitarian technologies (hi-hume). 

Keywords: human; self-identity; self-transcendence; integrity; openness; spiri-
tuality; physicality; creativity; freedom; anthropological standard anthropological crite-
rion; humanitarian technologies. 

 
 
Кризис современной культуры, стремительное развитие гумано-

технологий, содержанием которых является радикальное изменение не 
только сознания, но и телесности человека, вновь актуализируют ан-
тропологическую проблематику. Методологическим основанием 
анализа любой формы бытия человека являются фундаментальные 



 
Л.Е. Моторина 

 

 

20

антропологические константы, определяющие для конкретной 
эпохи, континента или региона «антропологический стандарт» 
(Моторина, 2015, с. 120–121). Фундаментальные антропологиче-
ские константы – это определенные границы, при разрушении ко-
торых человек перестает быть человеком. Если не сохраняются 
постоянные параметры, определяющие сущность человека, он пе-
рестает существовать как собственно человек… «Пренебрежение 
константами человеческой природы ставит под вопрос перспекти-
вы человека как родового существа. Пренебрежение осознанием 
своей человеческой сущности и своей космопланетарной миссии 
может привести к вырождению самой идеи человека» (Самохвало-
ва, 1999, с. 32). Другими словами, фундаментальные антропологи-
ческие константы, антропологический стандарт и антропологиче-
ский критерий в современных условиях обретают все большую 
методологическую «нагруженность». 

Самотождественность и самотрансценденция являются ос-
новными константами, позволяющими осуществить категориальное 
моделирование целостного человека в единстве его онтологических 
различий. Категории «самотождественность» и «самотранс-
ценденция» являются, прежде всего, методологическим основанием 
для концептуального различения человека внешнего и человека 
внутреннего, а также познавательных средств исследования их 
единства и различий. «Самотождественность» – это свойство че-
ловека «внутреннего», или «Я», раскрывается в отношениях чело-
века к самому себе. Самотождественность предполагает согласие 
человека с самим собой, гармонию его желаний, духовных уст-
ремлений, ценностей и поступков, единство самооценки и самоак-
туализации. Самотождественость определяет то, насколько чело-
век может реализовать себя в жизни и от этого ощутить себя 
счастливым или несчастным. Всякое рассогласование между це-
лями, желаниями, ценностями и поступками приводит человека к 
тревоге и тягостным ощущениям того, что он совершил неверный 
поступок. Эту сторону бытия можно обозначить как «мир человека». 

«Самотрансценденция» выражает постоянное стремление че-
ловека преодолеть свои собственные границы и трансцендировать 
себя в различные сферы бытия: в мир предметов, в мир человече-
ских отношений, в мир абсолюта. Богатство «Я» любого человека 
определяется тем, насколько он вовлечен в мир. Человек изна-
чально ориентирован на мир, в котором он существует, черпает в 



Методологический потенциал 
фундаментальных антропологических констант 

 

 

21

нем смысл и основные ценности, учится жить и действовать по-
человечески, осуществлять себя в этом бесконечном мире, расши-
ряя тем самым свою конечность. Эту сторону бытия можно опреде-
лить как «человек в мире». Антропологические константы – само-
тождественность и самотрансценденция – позволяют рассмотреть 
«мир человека» и «человека в мире» в их неразрывном единстве и 
взаимопроникновении как основные онтологические различия 
единой антропологической целостности. 

Рассмотрим другие фундаментальные антропологические 
константы: целостность, открытость, духовность, телесность, сво-
бода, творчество. В данном контексте целостность человека – это 
не просто сумма его атрибутивных характеристик (физических, 
психических, социальных, культурно-исторических и других). Она 
означает, прежде всего, его причастность другой, более фундамен-
тальной целостности (Космосу, Богу, Абсолюту, Миру, Природе, 
Бытию). Идея целостного человека всегда была связана с представ-
лением о трансцендентном Абсолюте. Выйдя из-под власти Абсо-
люта, человеческая личность на определенном этапе сама захотела 
обрести функции Абсолюта. Но Абсолют всемогущ и бесконечен, 
а человеческий индивид конечен и совсем не всемогущ. Став сам 
трансцендентным Абсолютом, человеческий индивид перенес все 
смыслы мира в себя, и они стали исключительно субъективными. 
Возникло противостояние жаждущего преобразований субъекта и 
мертвого и опустошенного мира-объекта. Это противостояние 
обернулось разрывом целого. Точка зрения целого уступила место 
точке зрения части. Перемена точки зрения на мир означала, что 
часть обрела самостоятельное значение по отношению к целому. 
Постепенно стал нарастать процесс дробления человека, и на место 
целостного человека приходит частичный человек. Ценность час-
тичного человека порой становится выше, нежели ценность цело-
стного человека. Мы, жители XXI в., продолжаем дробиться. Цело-
стность разваливается, и за этим видится незавидная судьба его 
частей. 

Исследуя этимологию слов «часть» и «целое», известный 
филолог и философ В.В. Бибихин в книге «Узнай себя» раскрывает 
изначальный смысл понятия «часть»: это что-то оторванное, «от-
грызенное». Он пишет, что часть, как нечто, отделенное от целого, 
обратно к целому не прирастает, поскольку целое, от которого «от-
грызена» часть, повреждено невозвратно (Бибихин, 1998, с. 142). 



 
Л.Е. Моторина 

 

 

22

Если ненужная часть отделена, то целое исцелено, здорово (Биби-
хин, 1998, с. 155). Вытеснение этих исторических значений произош-
ло не случайно, так как в наше время мы имеем дело в основном с 
«оторванным», поврежденным (как бы с глобальной патологией) и 
уже не можем по-другому. Мы привыкли механически складывать 
части в целое. Мы даже согласны с тем, что целое продолжает су-
ществовать и после отрыва частей, а части поддаются замене и 
суммированию. Осознание значимости данной антропологической 
константы позволит в настоящее время более глубоко осмыслить 
стратегии преодоления все углубляющегося дробления отношений 
человека к самому себе и к миру. 

Целостность и самотрансценденция человека неразрывно 
связаны с такой фундаментальной антропологической константой, 
как открытость миру. Открытость человека миру представляет со-
бой его стремление выйти за границы наличного состояния, с его 
способностью трансцендирования. Животные ограничены средой 
обитания, человек же преодолевает ограничения среды и выходит 
в открытый мир, осознавая его именно как мир. М. Шелер связы-
вал открытость человека миру с его онтологической свободой, при 
которой базовой ценностью становится стремление к творчеству. 
Проблеме открытости человека миру большое внимание уделял и 
М. Хайдеггер. Выражаясь его словами, человек как бы брошен в 
свою собственную открытость. Быть человеком – значит «быть в 
мире», быть всегда «распахнутым» этому миру. Степенью присут-
ствия определяется время человека и вмещаемого им мира. Чем 
человек более открыт миру, тем дольше сохраняется его продук-
тивное и полноценное существование. В конце своей жизни чело-
век должен обладать невероятной волей, чтобы противостоять 
тенденциям, превращающим его в закрытую систему, стягиваю-
щую как канатами его изначальную «распахнутость» миру. 

Категории «духовность», «творчество», «свобода» выступают 
в качестве своеобразных «ключей» к пониманию специфики чело-
века. Духовность человека, возвышая его над остальным тварным 
миром, создает возможность творить собственную историю и 
культуру. Надо отметить, что категория «духовность» достаточно 
многозначна. В литературе существует большой разброс мнений. 
Дискуссии в основном идут вокруг вопроса: является ли духов-
ность имманентной чертой человека или дарована ему извне как 
некая объективная данность, к которой он постоянно стремится? 



Методологический потенциал 
фундаментальных антропологических констант 

 

 

23

«Начало духовности в человеке, – писал В. Зеньковский, – 
не есть отдельная сфера, не есть некая особая и обособленная 
жизнь, а есть творческая сила, энтелехийно пронизывающая собой 
жизнь человека...» (Зеньковский, 1993, с. 46). «Существенное и 
основное в духовности – это поиск Бесконечного и Абсолютного. 
Это искание есть самое основное и глубокое в нас, есть тот неис-
тощимый и неистребимый источник вечной жизни, присущий ду-
ху, который не затухает и не замирает и у тех, кто в своем созна-
нии отвергает Абсолютное и Бесконечное» (там же, с. 50). 

Представители другого подхода раскрывают социокультур-
ное измерение духовности вне связи ее с каким-либо абсолютом. 
«Для нас исходным и основополагающим, – писал B.C. Барулин, – 
является именно реальный, живой, духовный человек во всем бо-
гатстве граней своего бытия» (Барулин, 1994, с. 108). B.C. Барулин 
рассматривал духовность как основу человека, выделяя при этом 
несколько «пластов анализа»: духовность как форма человеческо-
го самосознания; духовность как основа формирования у человека 
базовых ценностей; духовность как форма освоения социального 
опыта; духовность как импульс и содержание творческой деятель-
ности человека (там же, с. 144). При этом он выделял такие харак-
теристики духовности: ее всеобъемлющий характер, идеальность и 
то, что она существует как внутренний мир человека, как «Я». Ду-
ховная данность характеризуется «соприсутствием», «соучасти-
ем», она включает в себя нравственные и ценностные ориентиры. 
Духовную данность можно назвать также сферой смысла. 

Телесность человека определяется континуумом его жиз-
ненного мира. Жизненный мир – это неотчужденная реальность, в 
которой изначально живет человек. Жизненный мир имеет про-
странственно-временное измерение. Именно через пространство 
человек обретает актуальность своего существования. Первое про-
странство и первая связь с миром – это биологическое тело. Важ-
нейшей формой пространства, определяющей человека, является 
также дом, который имеет для человека, пожалуй, главную цен-
ность. Дом – это не мир вообще, а мир человека. Это такое место, 
где человек является не наблюдателем, а хозяином. В нем все вы-
строено по образу и подобию хозяина, соответствует его индивиду-
альности, его потребностям и мечтам. Дом – это не столько физиче-
ское место, сколько культурное и экзистенциальное пространство.  
В нем человек занимает центральное положение, а все остальные 



 
Л.Е. Моторина 

 

 

24

люди могут быть лишь гостями. Человек может жить в своей квар-
тире и ощущать себя бездомным, с другой стороны, на работе, в 
гостях человек может почувствовать себя как дома. Дом защищает 
человека и обеспечивает ему безопасность. Нападение на дом чело-
век рассматривает как нападение на себя самого. 

Рассмотренные фундаментальные антропологические кон-
станты позволяют осуществить категориальное моделирование 
человека, т.е. определить проблемное поле, очертить его границы 
и выявит направления исследования. В своем единстве они охва-
тывают оба мира: «мир человека» и «человека в мире» как единую 
антропологическую целостность, существующую в форме откры-
той системы (Моторина, 2015, с 121). 

Методологический потенциал фундаментальных антрополо-
гических констант особенно востребован в наше время, когда с 
развитием гуманотехнологий (hi-hume) под вопросом оказался сам 
человек, его существование. К «гуманотехнологиям» сегодня от-
носят такие проекты, как: «геном человека», «протеом человека», 
«нанотехнологии», «инфотехнологии», «наномедицина», «нейро-
технологии» и др. В рамках данных проектов уже реализуются 
технологии: генетическое программирование, технологии реком-
бинантных молекул ДНК, технологии РНК-интерференции, техно-
логии клонирования, трансгенеза, наномедицинские, нейронно-
медийные, компьютерно-сетевые и др. Особое внимание уделяется 
взаимодействию человеческого мозга и компьютерных сетей, и да-
же рассматривается возможность переноса личности на компью-
терный носитель. 

Гуманотехнологии, которые называют еще сверхтехнологиями, 
действительно расширяют возможности человека и при определен-
ных условиях могли бы привести к решению многих проблем, свя-
занных с давними мечтами человечества: продлением продолжи-
тельности жизни, борьбой с болезнями, способностью человека до 
глубокой старости оставаться активным и деятельным и т.д. Вместе 
с тем человеческая история уже не раз доказала нам, что всякий 
прогресс ведет не только к количественному и качественному улуч-
шению бытия человека в мире, но и к возникновению угрозы суще-
ствования человечества, связанной с рисками и экзистенциональной 
напряженностью. 

Реализация нанобиогенонейроинформационных и других 
сверхтехнологий создает проблемное поле философии ХXI в., да и 



Методологический потенциал 
фундаментальных антропологических констант 

 

 

25

всей гуманитарной науки. В эпицентр этого поля все более сме-
щаются сложные экзистециальные, морально-этические, мировоз-
зренческие и другие гуманитарные дисциплины. Этот усложняю-
щийся комплекс вопросов превращается в ось всей мировой 
философии, которая направляет свои усилия на междисциплинар-
ные исследования человека, на разработку методологии, откры-
вающей новые стратегии и пути решения возникающих вопросов 
об участии человека в мире. 

В рамках небольшой статьи невозможно очертить все пробле-
мы, которые здесь возникают, вместе с тем хотелось бы заострить 
внимание на самом главном вопросе, а именно: приведут ли сверх-
технологии (гуманотехнологии) к возникновению так называемого 
нового существа (постчеловека), определяемого в таких терминах, 
как: киборг, клон, мутант, агент нейронной сети и т.д., или «чело-
век будущего» – это современный человек, переходящий в новую 
посттехнологическую эпоху? Такого человека, естественно, ждут 
небывалые трансформации во всем его жизненном пространстве и 
в нем самом, но при этом он остается человеком с сохранением 
основных антропологических констант. Думается, более верным 
является второе утверждение. 

Методология исследования человека показывает нам, что 
человек как антропологическая целостность не может быть абсо-
лютно объективирован, т.е. полагаться в качестве объекта иссле-
дования, преобразования или управления. Любое научное знание о 
человеке, любая жизненная практика есть лишь отдельная проек-
ция человека. Если мы будем механически складывать проекции 
(например, данные о человеке, полученные различными науками), 
то придем к глубоко ошибочным выводам (5, 94). Человека как 
антропологическую целостность нельзя задать в качестве модели 
с помощью рациональных средств (всегда будет оставаться прин-
ципиально необъективируемый остаток), а отсюда следует вывод, 
что целостного человека нельзя искусственно создать. Можно 
лишь воспроизвести, трансформировать (даже посредством сверх-
технологии типа hi-hume, где объектом является сам человек) лишь 
отдельную его проекцию. Известный философ М. Мамардашвили 
определял человека как незавершенную возможность. Всякое дру-
гое определение, по его мнению (включающее попытку обозна-
чить сущность человека или полностью воспроизвести его рацио-
нальными средствами), только укрепляет в человеке наличное 



 
Л.Е. Моторина 

 

 

26

знание о нем, накладывает на него ограничения в границах дос-
тижимого (Мамардашвили, 1991, с. 14–15). Человек как постоян-
ное стремление к преодолению своего наличного бытия и как неза-
вершенная возможность невоспроизводим в абсолютном смысле 
ни с помощью технического, ни с помощью технологического ин-
струментария, а следовательно, объекты, которые могут возник-
нуть в результате гуманотехнологий, не будут представлять собой 
ни человека, ни постчеловека. 

Методологической исходной стратегией очерчивания про-
блемного поля, связанного с понятием человека будущего, является 
осмысление контекста проблемы: наступающая «технологическая 
революция» не является для человека принципиально новой жиз-
ненной практикой, в ней проявляет себя роковое для человека (по 
выражению Фрейда) противоречие между его творческой сущно-
стью и результатами его деятельности. Это противоречие было 
присуще человеку на протяжении всей его истории. Угрозы и рис-
ки связаны с тем, что результаты человеческой деятельности от-
чуждаются от человека, создают как бы свой особый мир, функ-
ционирующий по своим законам (мир техники). В этом смысле 
существа, которых человек создаст, реализуя сверхтехнологии, 
будут представлять собой не что иное, как результаты человече-
ской деятельности. Назовем их «суперсложные генетически или 
информационно программируемые системные объекты». Они, 
несомненно, изменят образ жизни человека на всей планете, его 
самого и столкнут человека с небывалыми угрозами его бытию в 
мире. Возникновение этих суперсложных системных объектов не-
избежно поставит задачу их управляемости; выявления факторов 
эффективности управляемости; разработки принципов их взаимо-
действия; анализа системы угроз и рисков, связанных с возможно-
стью дальнейшего существования человечества. 

Рассмотрим пример, когда специалист в области генной ин-
женерии становится неким «генетическим дизайнером» и в одно-
стороннем порядке принимает решения, которые задают основа-
ния и границы органических, психофизиологических и других 
черт будущего индивида. Генетически программируемая личность 
не будет ощущать себя безусловным творцом своей собственной 
судьбы или истории жизни. Отсюда становятся под вопрос такие 
основополагающие антропологические константы, как самотожде-
ственность (образ «Я»), творчество, свобода, открытость, целост-



Методологический потенциал 
фундаментальных антропологических констант 

 

 

27

ность и др. Неизбежно произойдет перераспределение «Я» между 
двумя субъектами (программистом и программируемым субъек-
том), что приведет к расщеплению идентичности, которая является 
необходимой антропологической основой механизмов, форми-
рующих самосознание, самооценку, нравственные нормы, ценно-
сти и идеалы личности. Важным методологическим основанием в 
этих условиях становится разработка антропологического критерия 
разграничения сфер: сферы человека и орудийно-технологической 
сферы. Сфера «генетически и информационно программируемых 
системных объектов» должна сохранять свою служебную роль (роль 
средства), тогда как основные антропологические константы – оста-
ваться прерогативой человека. Говоря словами С.С. Хоружего, 
главным делом человеческой ответственности в первую очередь 
становятся не сами технологические стратегии, а стратегии выбо-
ра стратегий (Хоружий, 2008, с. 31). 

К концу нашего столетия человека ждут действительно не-
предсказуемые перемены. Осмысливая заново «свою человеч-
ность», ему самому придется делать выбор: что в этой новой для 
него жизни должно быть строго хранимым (традиции), а что – 
стремительно обновляться (новации). Человек в своей истории не 
раз стоял перед таким выбором, разве что по мере развития он ста-
новится все более трудным. 

Проблема антропологического критерия разграничения 
приемлемых и неприемлемых для человека трансформаций имеет 
не только научный, но и социальный, политический и идеологиче-
ский аспекты. Сохранение фундаментальных антропологических 
констант предполагает не только повышение ответственности уче-
ных или конкретных специалистов в области генного и информа-
ционного программирования так называемых «людей будущего», 
но и развитие международно-правовой системы запретов на кон-
кретные технологии по аналогии с запретами на испытание ядер-
ного, биологического и химического оружия, которые сыграли 
свою позитивную роль в судьбе человечества. 

Современная философская антропология, методологическим 
основанием и теоретическим ядром которой и являются фунда-
ментальные антропологические константы, призвана генерировать 
такие идеи, на основе которых возможно создание адекватных 
стратегий анализа, «диагностики» и своего рода «терапии» про-
цессов, затрагивающих производство и воспроизводство человече-



 
Л.Е. Моторина 

 

 

28

ского, включая его духовные, этические, психические и телесные 
характеристики. 

 
 

Список литературы 
 

1. Барулин B.C. Социально-философская антропология: Общ. начала социал.-
филос. антропологии. – М.: Онега, 1994. – 252 с. 

2. Бибихин В.В. Узнай себя. – СПб.: Наука, 1998. – 577 с. 
3. Мамардашвили М.К. Проблема человека в философии // О человеческом в 

человеке: Сборник / Ред. И.Т. Фролов. – М.: Политиздат, 1991. – С. 8–22. 
4. Моторина Л.Е. Антропометрическая компонента научного познания // Мето-

дология научного познания: Аэрокосмический контекст. – М.: МАИ, 2015. – 
С. 120–121. 

5. Моторина Л.Е. Философская антропология: Учебник для вузов. – М.: Акаде-
мический проект, 2009. – 270 с. 

6. Самохвалова В.И. Контуры постдействительности // Полигнозис. – М., 1999. – 
№ 2. – C. 20–38. 

7. Хоружий С.С. Проблема постчеловека или трансформативная антропология 
глазами синергийной антропологии // Философские науки. – М., 2008. – 
№ 2. – С. 10–31. 

 


